
1 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

 محاضرة بعنوان 

 علم النفس في ظل الحرب والأزمات  

 
 
 مقاربة إسلامية: التجربة الغزية نموذجا
 
                                     
 محمد عاشور صادقاعداد د. 

 أستاذ علم النفس التربوي المساعد  

 كلية التربية  -جامعة الأقص ى بغزة 

لقيت في: ملتقى كلية التربية، 
 
                             أ
 
 لبنان  –جامعة طرابلس   

 .1447جمادي الأولى  8التاريخ: 

30/10/2025 

                             الوقت: الساعة السادسة مساء  

 "   Zoomالوسيلة: عبر تقنية " 

   3042عددالكلمات: 

 المقدمة

الحمد لله الذي هدانا إلى الصبر واليقين، والصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، معلم الإنسانية  

 وأسوة الصمود في الشدائد. 

 أيها الحضور الكريم، 

 السلام عليكم ورحمة الله وبركاته 

                                                                                          نلتقي اليوم لنفتح نافذة على موضوع  بالغ الأهمية: علم النفس في ظل الحرب والأزمات، من منظور   

د  في تجربة إنسانية فريدة هي التجربة الغزية.    أصيل، مستنير  بالوحي، ومجس 
                                                                          إسلامي 
       

ستباح فيه مشاعر البشر وأمنهم وكرامتهم، تصبح  
 
                                             ففي زمن  تتكاثر فيه الأزمات وتشتد  الحروب، وت
 
                                            

 إلى قراءة  جديدة  للإنسان  
 
                           الحاجة ماسة
 
                                                     لا بوصفه كائن ا ماد ي ا فحسب، بل كروح  مؤمنة  تتعافى   —           

 بالإيمان كما تتألم بالحرب 



2 
 

الحروب والأزمات ليست مجرد أحداث سياسية أو عسكرية، بل ظواهر نفسية واجتماعية وروحية  

                                                                             تهز  كيان الإنسان، وتكشف عن بنيته الداخلية، وعن قدرته على الصمود أو الانكسار.

                         التجربة الغزية نموذج ا”   –ان عنوان مثل “علم النفس في ظل الحرب والأزمات: مقاربة إسلامية 

 يحمل دلالات علمية عميقة، ويمكن تفكيكه وشرحه على النحو الآتي:

، أي دنا واقترب.  ر ب 
 
                     مصطلح “المقاربة” في اللغة العربية مشتق من الجذر ق
 
                                                 

                                                                                         وفي الاصطلاح، ي ستخدم لفظ المقاربة للدلالة على المنهج أو الطريقة التي تقترب من فهم ظاهرة  أو  

ا من زاوية أو رؤية فكرية  محددة.
 
                                 موضوع  معين  . فهي محاولة للفهم والتحليل والتفسير، انطلاق
 
                                                         

: المعنى العام للعنوان 
 
                      أولً
 
    

يدور العنوان حول دراسة الظواهر النفسية التي يعيشها الإنسان أثناء الحروب والأزمات، لكن من  

  في الفهم والعلاج، مع الاستناد إلى التجربة الغزية بوصفها نموذج ا واقعي ا حي ا يبرز مفاعيل  
                                                                                          منظور  إسلامي 
             

 الظروف. الصراع، والصمود، والإيمان، والمعاناة، والشفاء النفس ي في أقس ى 

                           ثاني ا: شرح عناصر العنوان 

 علم النفس في ظل الحرب والأزمات  .1

يعني دراسة التغيرات النفسية والسلوكية والانفعالية التي تطرأ على الأفراد والمجتمعات في أوقات  

 الحرب، مثل:

 الصدمة النفسية وفقدان الأمن. •

 مشاعر الخوف، والفقد، والعجز، والعدوانية.  •

 آليات التكيف النفس ي مثل الصبر، الأمل، الإيمان، والمرونة. •

 التحولات الاجتماعية في العلاقات والأدوار والدوافع.  •

                                                                                       أي أنه فرع من علم النفس ي عنى بفهم النفس الإنسانية في المواقف الحد ية، حيث يتعرض الإنسان  

                                                    لاختبارات وجودية كبرى تمس  معنى الحياة والموت والأمل.

  



3 
 

 مقاربة إسلامية  .2

تشير إلى أن الدراسة لا تكتفي بالأدوات الغربية في التحليل والعلاج النفس ي، بل تستلهم من القرآن  

 الكريم والسنة النبوية وأصول الفكر الإسلامي رؤية متكاملة للإنسان. 

 فقط، بل روح  مؤمنة لها احتياجاتها وقواها  
 
                                           فالمقاربة الإسلامية ترى أن الإنسان ليس جسد ا وعقلا
 
                                             

الفطرية، وأن العلاج لا يكتمل إلا بترميم العلاقة بين العبد وربه، واستحضار معاني الصبر والرضا  

 والتوكل والجهاد النفس ي.

 في بناء  
 
عيد هذه المقاربة المعنى الروحي والأخلاقي إلى علم النفس، فتجعل الإيمان عنصر ا فاعلا

 
          وت

 
                                                                            

 
  

 الصمود والشفاء.

                        التجربة الغزية نموذج ا  .3

                                                                                        ي قصد بها أن غزة تمثل ميدان ا واقعي ا حي ا تطبق فيه هذه المقاربة، لأن الحرب المستمرة خلقت  

 نماذج إنسانية فريدة في: 

 الصمود النفس ي والإيماني رغم المعاناة. •

 آليات التكيف الجماعي مثل التكافل والدعاء والرجاء في الله. •

 الإبداع في مواجهة الألم وتحويل المعاناة إلى دافع للبقاء والعبادة والمقاومة.  •

عتبر التجربة الغزية مختبر ا إنساني ا وروحي ا لفهم كيف ي مكن للإيمان أن يكون علاج ا وقوة  
 
                                                                                       ومن هنا ت
 
         

 نفسية في مواجهة القهر والدمار. 

 :
 
 محوريا

 
  تطرح هذه المحاضرة سؤالا

 
       

 
                      

                                                                                     كيف تسهم المقاربة الإسلامية في فهم الإنسان وتحصينه نفسي ا وروحي ا في ظل الحروب والأزمات،  

   
ا لعلم نفس  إسلامي  ل أساس 

 
   وما الذي تكشفه التجربة الغزية من آليات صمود  وإيمان  يمكن أن تشك

                  
       

 
                                                                

 للأزمات؟ 

 ويمكن تفريع هذا السؤال إلى أسئلة فرعية داعمة، مثل: 

 ما أبرز التأثيرات النفسية الناتجة عن الحروب والأزمات على الأفراد والمجتمعات؟  .1

ر الإسلام ظاهرة المعاناة والابتلاء من منظور نفس ي وروحي؟ .2                                                              كيف يفس 



4 
 

 ما الآليات النفسية والإيمانية التي استخدمها الإنسان الغزي للتكيف مع الحرب؟  .3

إلى أي مدى يمكن اعتبار الإيمان والروحانية أدوات فاعلة في العلاج النفس ي والوقاية من   .4

 الاضطرابات؟ 

  لعلم النفس   .5
              كيف يمكن توظيف الدروس المستخلصة من التجربة الغزية في بناء نموذج  إسلامي 
                                                                      

 في الأزمات؟ 

 اجابة السؤال الأول: 

 ما أبرز التأثيرات النفسية الناتجة عن الحروب والأزمات على الأفراد والمجتمعات؟ 

 التأثيرات النفسية على الأفراد

 (Trauma. الصدمة النفسية )1

عد  الصدمة النفسية من أبرز الآثار الناتجة عن مشاهدة القتل، أو فقدان الأحبة، أو التعرض   
 
                                                                                     ت
 
 

 للتدمير أو النزوح. 

ى في أعراض مثل: الكوابيس، استرجاع الأحداث ) 
 
                                           تتجل
 
    Flashbacks  فرط القلق، وانفصال ،)

 (.Dissociationالشعور عن الواقع )

 (.PTSDفي الحالات الشديدة، تتطور إلى اضطراب ما بعد الصدمة )

فهم ضمن سياق “الابتلاء”، في عاد توجيهها نحو معنى روحي يخفف  
 
                                                          في المقاربة الإسلامية: الصدمة ت
 
                            

                         من حد تها، لقوله تعالى:

وع …« ]البقرة: 
ج 
 
ف  و ال

و 
 
خ
 
 ن  ال

ي ء  م 
 
م ب ش 

 
و ن ك

 
ن ب ل

 
               »و ل

  
 
       

  
 
 
 
             

 
      

 
     

 
     

 
    155 .] 

 . القلق والخوف المستمر 2

                                          الحروب تولد شعور ا دائم ا بانعدام الأمان.

يتطور الخوف من القصف أو الفقد إلى قلق مزمن، واضطرابات في النوم والتركيز، وحتى وساوس  

 قهرية. 

ق المفرط بالوالدين، أو التبو ل  
 
                               الأطفال تحديد ا يظهر عليهم الخوف من الأصوات العالية، التعل
 
                                                        

 اللاإرادي. 



5 
 

 . الًكتئاب واليأس 3

                                                                       فقدان الأمل من أكثر الآثار شيوع ا بعد فترات طويلة من الحصار أو التهجير. 

                                                                                تظهر مشاعر اللاجدوى والذنب، خصوص ا لدى الناجين من القصف أو من فقدوا ذويهم )“ذنب  

 البقاء”(. 

 عند البعض، قد يتطور إلى ميول انتحارية أو انسحاب اجتماعي حاد. 

في المنظور الإيماني: إعادة بناء المعنى عبر الإيمان بالقضاء والقدر تمثل آلية علاجية فعالة، حيث  

 يقول الله تعالى:

م …« ]الحديد: 
 
اك
 
وا ب م ا آت

ف ر ح 
 
 ت
 
م  و لا

 
ك
 
ات
 
ى م ا ف

 
و ا ع ل س 

 
أ
 
 ت

 
ي لا

 
              »ل ك

 
  
 
           

      
 
  

 
      

 
 
 
  
 
       

 
         

 
 
 
  

 
   
 
    23 .] 

 . الغضب والعدوانية 4

 تكرار الظلم يولد مشاعر غضب مكبوت قد تتجه نحو الخارج )عدوان( أو الداخل )لوم الذات(.

هذا الغضب قد يتحول إلى عنف مجتمعي أو اضطراب سلوكي، خاصة لدى الشباب الذين لم 

ا مشروع ا للتعبير عن ألمهم.                                         يجدوا متنفس 

د والًنفصال العاطفي 5
 
                   . التبل
 
        

                                                                                         بعض الأفراد يطو رون ما يسمى بـ اللامبالاة الدفاعية، كآلية لاشعورية لحماية النفس من الانهيار. 

                                                                              ي لاحظ هذا في المساعدين الإنسانيين أو المسعفين الذين يعتادون رؤية المآس ي يومي ا.

 . فقدان الهوية والًنتماء 6

 النزوح القسري أو فقدان الوطن يخلخل الإحساس بالانتماء والهوية الثقافية.

 يؤدي ذلك إلى شعور بالاغتراب، وانفصام بين الماض ي والمستقبل، وتآكل الذاكرة الجماعية. 

                                       ثاني ا: التأثيرات الًجتماعية والجماعية

 . تفكك البنية الأسرية 1

 فقدان أحد الوالدين، أو التهجير، أو فقدان المنزل يؤدي إلى اختلال الأدوار داخل الأسرة. 

 الأم قد تضطر لتولي أدوار الأب، أو الأبناء يتحملون مسؤوليات أكبر من عمرهم. 



6 
 

 ينتج عن ذلك نضج نفس ي مبكر قسري لدى الأطفال. 

 . تآكل الثقة الًجتماعية2

شيع الشك والخوف من الآخر.
 
                         الحروب تضعف الروابط بين الناس، وت
 
                                  

 .
 
  يتحول المجتمع من “مجتمع تضامن” إلى “مجتمع نجاة”، حيث يسعى كل فرد لحماية نفسه أولا
 
                                                                                

 . انهيار القيم أو إعادة بنائها 3

الأخلاقية بسبب البقاء تحت ضغط دائم )السرقة، الغش، في بعض البيئات، قد تنهار القيم 

 العنف(.

عاد صياغة القيم نحو التعاون والإيثار، كما يحدث في مجتمعات المقاومة  
 
                                                                  في المقابل، يمكن أن ت
 
                    

 والصمود )مثل غزة(. 

 ( Collective Resilience. التعبئة النفسية الجماعية )4

ل هوية جماعية صامدة حول رموز دينية أو وطنية. من الآثار الإيجابية الممكنة 
 
                                             للحروب: تشك
 
            

 تتحول المعاناة إلى دافع للإبداع والمقاومة. 

نقل عبر الأجيال. 
 
ل مفهوم “الصمود” كقيمة نفسية واجتماعية وإيمانية ت

 
                مثال: في غزة، تشك

 
                                                 

 
                  

 . الاحتراق النفس ي للعاملين في المجال الإنساني 5

 (، Secondary Traumaالعاملون في الإغاثة والمجال الطبي أو النفس ي يعانون من الإجهاد الثانوي )

 نتيجة تعرضهم المستمر لقصص الألم والمعاناة. 

ا: التأثيرات الروحية والإيمانية 
 
                               ثالث
 
     

 ضعف الإيمان أو تعزيزه: .1

 عند البعض، قد تولد الأزمات تساؤلات وجودية )“لماذا أنا؟”(، فتضعف الثقة بالله. 

                                                                 وعند آخرين، تعم ق الصلة بالله، وتصبح المعاناة وسيلة للترقي الروحي.

 •البحث عن المعنى:2 

عيد صياغة معنى الحياة والموت، وتدفع الإنسان إلى التساؤل عن الغاية من الوجود.
 
                                                                           الحرب ت
 
        



7 
 

                                                                                           الإيمان هنا يوفر إطار ا معنوي ا يمنح الصبر والمعنى والأمل، وهو ما يسميه علماء النفس المعاصرون  

 (.Logotherapy“العلاج بالمعنى” )

ى أهمية المقاربة الإسلامية التي لا تكتفي بتخفيف الأعراض النفسية، بل تعيد بناء الذات  
 
                                                                                وهنا تتجل
 
         

 حول معنى أكبر من المعاناة نفسها.

 السؤال الثاني : 

ر الإسلام ظاهرة المعاناة والابتلاء من منظور نفس ي وروحي؟                                                              كيف يفس 

ختبر بها النفس في  
 
ا، بل هي جزء من سن ة الابتلاء التي ت

 
                   في التصور الإسلامي، المعاناة ليست عبث

 
                                  

 
                                  

 رحلتها نحو الكمال والاتصال بالله. 

                                                                                      الابتلاء في الإسلام ليس عقوبة بالضرورة، بل أداة تربوية وروحية تكشف معدن الإنسان، وتطه ره،  

                      وتنم ي وعيه وإيمانه. 

 قال تعالى: 

ر  الص  
 
ش 
، و ب  م ر ات 

 
س  و الث

نف 
 
م و ال  و الأ

 
 ن  الأ

ص  م 
ق 
 
وع  و ن

ج 
 
ف  و ال

و 
 
خ
 
 ن  ال

ي ء  م 
 
م ب ش 

 
و ن ك

 
ن ب ل

 
        »و ل

 
  
             

 
        

   
 
        

    
 
             

 
       

  
 
       

  
 
 
 
             

 
      

 
     

 
     

 
           اب ر ين «      

 [.155]البقرة: 

 المعاناة في بعدها النفس ي  

 ( Post-Traumatic Growth                                . الًبتلاء كمنب ه للنمو النفس ي )1

علم النفس الحديث يتحدث عن مفهوم النمو بعد الصدمة، أي أن الإنسان قد يخرج من المعاناة  

                    أكثر وعي ا ونضج ا.

                                                             الإسلام سبق هذا المفهوم حين جعل الابتلاء طريق ا للترقية النفسية: 

ه م « )رواه الترمذي(.
 
و م ا اب ت لا

 
ح ب  ق

 
ا أ
 
 إ ذ

إ ن  اللَّ  
ء ، و 

 
ب لا

 
م  ال

 
 ع ظ

اء  م ع 
ج ز 

 
م  ال

 
 ع ظ

                      »إ ن 
 
            

 
      

 
   

 
    

        
      

 
   
 
     

 
    

        
    

 
     

 
    

      

في الألم معنى للتزكية لا للهدم؛ فالمعاناة تربي الإرادة، وتوقظ القلب، وتختبر الصبر  فالمؤمن يرى 

 واليقين.

 



8 
 

قات 2
 
    . الًبتلاء كوسيلة لتنقية النفس من التعل
 
                                      

 من منظور نفس ي عميق، المعاناة تحرر الإنسان من الاعتماد الزائد على المادة والناس،

 وتعيد توجيهه إلى الله كمصدر للأمان. 

ب ه « ]الأنفال: 
 
ل
 
ر ء  و ق

  
  ي ح ول  ب ي ن  الم

 
ن  اللَّ

 
م وا أ

 
               قال تعالى: »و اع ل

 
 
 
        

  
                   

 
    

 
      

 
                  24.] 

في الأزمات، يكتشف الإنسان هشاشته، فيتولد لديه ما يمكن تسميته بـ الوعي الروحي بالضعف 

 الإنساني،

 وهو بداية النضج النفس ي الحقيقي.

 ( Meaning-Making. التأطير المعنوي للمعاناة )3

 في علم النفس الوجودي، الإنسان يحتاج إلى معنى ليحتمل الألم. 

 الإسلام يمنحه هذا المعنى منذ البداية:

ا بل لها غاية. 
 
               •المعاناة ليست عبث
 
                  

 •الصبر عليها عبادةالنتيجة رفع درجات وغفران ذنوب.

 ر  به من  
ف 
 
 ك

 
  يهم ه، إلا

، حتى الهم  ن 
م  ولا ح ز 

 
ق ب  ولا س 

ص 
 
ب  ولا ن

           قال صلى الله عليه وسلم: »ما ي صيب  المؤمن  من و ص 
  
 
  

 
           

             
          

 
         

  
 
       

                                

 خطاياه« )رواه مسلم(. 

 ثانيا: المعاناة في بعدها الروحي

 . الًبتلاء اختبار للإيمان وتزكية للروح 1

غربل الإيمان، فت ميز بين الإيمان النظري والإيمان العملي.
 
                                                      •المعاناة ت
 
           

 قال تعالى 

 
 
ن  ي ق ول

 
وا أ

 
ر ك
 
ن  ي ت

 
ب  الن اس  أ س 

ح 
 
 »أ

 
         

 
    

 
   
 
      

 
              

  
 
« ]العنكبوت:   

 ي ف ت ن ون 
 
             وا آم ن ا و ه م  لا

            
 
                  2.] 

  روحي، لا امتحان ا للإذلال.
م ترق 

 
ل                           من هنا، يصبح الابتلاء س 

      
 
                        

 . المعاناة كطريق للاتصال بالله )الأنس بعد الألم( 2

 •الإنسان في الرخاء قد ينس ى، وفي الشدة يعود. 



9 
 

•كثير من علماء النفس الإسلامي )كالغزالي وابن القيم( أشاروا إلى أن الشدائد تفتح باب  

 “المكاشفة”،

 أي وعي القلب بالله وذاته ومعناه. 

 قال ابن القيم: “لو علم أهل البلاء ما لهم عند الله من الأجر، لتمنوا دوام البلاء”. 

؛ 
 
  هذا يفسر نفسي ا ظاهرة الطمأنينة وسط الخطر التي نراها في المؤمنين في غزة مثلا
 
                                                                           

                                                              لأن الإيمان ي عيد تفسير الألم من “تهديد للوجود” إلى “قرب من الله”. 

 . تحويل المعاناة إلى طاقة للمعنى والعمل 3

طلب المعاناة لذاتها، بل ي راد تحويلها إلى عمل وصبر وجهاد نفس ي.
 
                                                               في الإسلام، لا ت
 
              

 (.Positive Coping                                                       هذا التحويل يوازي في علم النفس مفهوم التكي ف الإيجابي )

                                                                              عجب ا لأمر المؤمن! إن أمره كله له خير… إن أصابته ضراء صبر فكان خير ا له« )رواه  يقول صلى الله عليه وسلم: » 

 مسلم( 

                                                                                فالإسلام لا يقد م فقط تفسير ا روحي ا للألم، بل منهج ا نفسي ا للتعامل معه يقوم على:

 التسليم لله )إزالة الصراع الداخلي(. .1

 الصبر والعمل )تحويل المعاناة إلى فعل إيجابي(.  .2

 الرضا والأمل )تغذية النفس بالمعنى(.  .3

 وهكذا يتحول الألم في الإسلام من أزمة وجودية إلى رحلة تزكية، 

 ومن صدمة نفسية إلى ارتقاء روحي.

ظهر أن الإسلام لا يقد م فقط عزاء  روحاني ا للألم،
 
                                              فالتجربة الغز ية ت
 
                   

                                                                                 بل بنية معرفية ونفسية متكاملة تجعل الإنسان قادر ا على تجاوز المعاناة دون إنكارها. 

 في غزة:

 •الإيمان هو العلاج النفس ي الأول. 

 •الصبر هو الاستراتيجية السلوكية. 

 •الاحتساب هو المعنى العميق للوجود. 



10 
 

 •الصمود الجماعي هو الآلية النفسية للنجاة. 

                                                                       وبذلك تحو لت غزة من “منطقة أزمة” إلى “مدرسة نفسية في الصمود الإيماني”،

                                                        تقدم للعالم نموذج ا عملي ا في علم النفس الإسلامي للأزمات. 

 ما الآليات النفسية والإيمانية التي استخدمها الإنسان الغزي للتكيف مع الحرب؟ السؤال الثالث: 

: الآليات النفسية الفردية 
 
                         أولً
 
    

 ( Cognitive Reframing                           . التكي ف المعرفي الإيجابي )1

                                                      هو إعادة تفسير الحدث المؤلم بطريقة تمنحه معنى سامي ا.

 الإنسان الغزي لا يرى القصف مجرد تدمير، بل “ابتلاء” أو “شرف مقاومة”.

                                                     مثال: من فقد بيته يقول: “بيتي لله، وسيعوضني الله خير ا.”

 هذا التحويل الذهني يخفف الصدمة، ويعيد الإحساس بالتحكم والهدف. 

 ( Resilience. المرونة النفسية )2

 تتجلى في القدرة على العودة إلى التوازن بعد الكارثة. 

                                      يرمم بيته، يذهب لعمله، يدر س أبناءه.  —المواطن الغزي يعود للحياة بسرعة مدهشة 

ى من الإيمان بأن “ما أصابك لم يكن ليخطئك”،
 
غذ

 
                                          هذه المرونة ت

 
  

 
             

 وهي آلية دفاعية راقية تحمي من الانهيار النفس ي.

اقعي )3  ( Adaptive Denial. الإنكار الو

 في بعض المواقف، يلجأ العقل إلى “إنكار جزئي” للتهديد ليواصل الأداء. 

 مثال: ممرضة تعمل تحت القصف تقول “لن يصيبني إلا ما كتب الله لي.”

ا شعوري ا يمنع الهلع. 
 
                      هذا الإنكار الجزئي لا يعني جهل الخطر، بل ضبط
 
                                           

 . الدعابة والمزاح في وجه الخطر 4

ا ساخر ا في أحلك المواقف )كأن يقولوا: “الكهرباء في إجازة!”(. يظهر                                                                              الشعب الغزي حس 

ا بالسيطرة النفسية على الموقف.                                                                                 الدعابة وسيلة دفاع نفس ي تخفف التوتر وتمنح إحساس 



11 
 

                                  ثاني ا: الآليات الإيمانية والروحية 

 . الصبر والًحتساب 1

 الصبر في المفهوم الإسلامي ليس سلبية، بل ثبات مع وعي.

اب ر ين « ]البقرة: 
ر  الص   

 
                   قال تعالى: »و ب ش

        
 
                 155.] 

                                                                           الصبر يعيد تنظيم الانفعال، ويحو ل الطاقة العدوانية إلى طاقة تحم ل إيجابية.

                                                                         الاحتساب )أي توقع الأجر من الله( يمنح المعاناة معنى روحي ا يخفف الألم النفس ي.

 . التوكل على الله 2

                                                              التوكل ليس استسلام ا بل توازن بين الأخذ بالأسباب والثقة بالقدر. 

، التوازن بين  Internal–External Control Balance                                       في علم النفس، التوكل يوازي ما ي عرف بـ 

 الضبط الداخلي والخارجي. 

 أي الشعور بأن المرء مسؤول عن فعله، لكن النتائج بيد قوة عليا. 

 هذا يقلل القلق ويزيد الطمأنينة.

 . الذكر والدعاء كتنظيم انفعالي3

م دقات القلب ويهد ئ الجهاز العصبي. 
 
                                   تكرار الذكر )“حسبنا الله”، “يا رب”( أثناء القصف ينظ
 
                                                 

                                                                                    الدراسات النفسية تؤكد أن التكرار الإيقاعي واللغة المقدسة يفع لان الجهاز الباراسمبثاوي  

 )المسؤول عن التهدئة(،

                                           مما يجعل الذكر علاج ا فعلي ا للقلق والخوف.

 ( Spiritual Hope. الأمل الإيماني )4

                                                                              الإيمان بأن “الفرج قريب” يخلق شعور ا بالسيطرة المستقبلية، حتى في أقس ى الظروف.

 هذا الأمل يختلف عن التفاؤل الساذج؛ إنه أمل قائم على اليقين بالله،

 الألم.وهو ما يسميه علماء النفس “الأمل الوجودي” الذي يمنح المعنى للحياة رغم 

 . الًنتماء الجماعي الإيماني5

 الغزيون يعيشون المعاناة كجماعة مؤمنة متضامنة، لا كأفراد معزولين.



12 
 

ر حماية نفسية قوية ضد العزلة والاحتراق. 
 
                                       الإحساس بالانتماء يوف
 
                    

                                                                            الصلوات الجماعية في المساجد المهد مة مثال على تفعيل الطاقة الجماعية الروحية. 

ا: الآليات السلوكية والًجتماعية
 
                              ثالث
 
     

 ( Social Support. المساندة الًجتماعية ) 1

 الجيران والأقارب يتشاركون الغذاء والمأوى، ويواسون بعضهم.

 هذا الدعم يقلل مستويات الكورتيزول )هرمون التوتر(. 

 ويعزز الشعور بالأمان والانتماء. 

 . العمل التطوعي والإغاثي 2

 كثير من الشباب ينخرطون في مساعدة الجرحى أو توزيع المعونات. 

د ما ي عرف بـ المعنى العلاجي )
 
                             المساعدة للآخرين تول
 
                  Healing Through Helping،) 

 حيث يجد الفرد شفاء نفسه في خدمة غيره. 

 . التمسك بالهوية والمقدسات 3

قام رغم الحرب. 
 
لغى، والمناسبات الدينية ت

 
               الأذان لا يتوقف، والمناهج المدرسية لا ت

 
                        

 
                                   

 (.Psychological Continuityالحفاظ على الطقوس الدينية يعزز الاستمرارية النفسية )

                                                            وي شعر الناس بأنهم ما زالوا “هم”، رغم تدمير المكان والزمان. 

 ففي غزة، الابتلاء يتحول إلى وعي، والألم إلى عبادة، والمعاناة إلى مدرسة في الإيمان النفس ي. 

يمكن اعتبار الإيمان والروحانية أدوات فاعلة في العلاج النفس ي والوقاية  السؤال الرابع: إلى أي مدى 

 من الًضطرابات؟ 

الإيمان في التصور الإسلامي ليس مجرد قناعة ذهنية، بل هو قوة وجودية شاملة تؤثر في الفكر  

والانفعال والسلوك.أما الروحانية فهي البعد المتجاوز للمادي في الإنسان، والذي يمنحه الاتصال بالله  

 والمعنى في الحياة.

 يعمل كدرع وقائي وكآليةعلاجية في آن  واحد.
 
                                          وعليه، فهما يشكلان نظام ا نفسي ا متكاملا
 
                                       



13 
 

 فاعلية الإيمان والروحانية في العلاج النفس ي والوقاية من الاضطرابات: 

 الوقاية من القلق الوجودي .1

                                                                                الإيمان بالقدر والابتلاء يمنح الإنسان شعور ا بالأمان الداخلي ويقلل الخوف من المجهول. 

 تنظيم الانفعالات النفسية .2

 الصلاة، الذكر، والدعاء تعمل على تهدئة الجهاز العصبي وتقليل التوتر والاضطراب. 

 إعادة تفسير الألم والمعاناة .3

الاكتئاب  تحويل الصدمات والخسائر إلى معنى روحي )صبر، احتساب، تكفير الذنوب( يقلل 

 والتوتر. 

 ( Resilienceتعزيز المرونة النفسية )  .4

 الإيمان يمنح قدرة على التكيف مع الأزمات وإعادة بناء الذات بعد الصدمة. 

دعم الانتماء الاجتماعي الجماعي المشاركة في الشعائر والأنشطة الدينية تخلق شبكة دعم نفس ي  .5

 تحمي من العزلة والاضطرابات.

 الأمل الروحي والطاقة المعنوية .6

 الثقة بالفرج الإلهي تحافظ على دافعية الحياة وتقلل الشعور باليأس.

 العلاج الذاتي والشفاء الداخلي .7

 التوبة والغفران تخفف شعور الذنب وتحسن التوازن النفس ي. 

باختصار: الإيمان والروحانية أدوات فاعلة وقوية تعمل على الوقاية، التكيف، وتنمية المرونة  

عتبر جزء ا من العلاج النفس ي المتكامل، خاصة في بيئات الحرب والأزمات مثل غزة. 
 
                                                                          النفسية والمعنوية، وت
 
                     

   
   السؤال الخامس: كيف يمكن توظيف الدروس المستخلصة من التجربة الغزية في بناء نموذج  إسلامي 
                                                                                     

 لعلم النفس في الأزمات؟ 

فالتجربة الغزية ليست مجرد “حالة دراسية”، بل هي مختبر واقعي لإعادة تعريف الإنسان، الألم، 

 وفق رؤية توحيدية تجمع بين الإيمان والعقل والسلوك.  —والمعنى 



14 
 

: الدروس الجوهرية المستخلصة من التجربة الغزية 
 
                                             أولً
 
    

 . أن الصمود النفس ي لً يولد من الفراغ 1

 الصمود ناتج عن شبكة من الإيمان، المعنى، والعلاقات الاجتماعية المتماسكة.

                                                                              الغز ي لا يقف وحده أمام الحرب، بل ضمن منظومة قيمية تؤطر معاناته في معنى أعلى.

 لا يمكن بناء المرونة النفسية دون بنية روحية واجتماعية تدعمها. 

  لً انكسار 2
           . أن المعاناة يمكن أن تكون مصدر نمو 
                                    

 (.Post-Traumatic Growthرغم الفقد والدمار، نجد لدى كثيرين في غزة ما يسمى النمو ما بعد الصدمة )

                                                            الإسلام ي حو ل الألم إلى مدرسة للارتقاء الروحي والنضج النفس ي، 

 وليس مجرد معاناة سلبية يجب التخلص منها. 

 عن العلاج النفس ي، بل أساس له3
 
                              . أن الإيمان ليس بديلا
 
                     

                                                                        في غزة، الممارسة الدينية والروحانية ليست تعويض ا عن غياب الدعم النفس ي، 

 بل هي الإطار الذي يعمل ضمنه العلاج النفس ي نفسه. 

 يمكن بناء نموذج علاجي متكامل يجمع بين التقنيات العلمية الحديثة

 )مثل العلاج السلوكي المعرفي( وبين المرجعية الإيمانية. 

 . أن الجماعة الإيمانية تملك طاقة علاجية جماعية4

                                                               الشعائر الجماعية، المساندة الاجتماعية، والصلاة في المساجد المهد مة 

 كانت بمثابة جلسات علاج جماعي روحي.

 النموذج الإسلامي للأزمات يجب أن يدمج البعد الجماعي في العلاج النفس ي، 

 لا أن يكتفي بالبعد الفردي كما في النماذج الغربية. 

 . أن الأمل الديني هو وقود البقاء النفس ي 5

                                                اليومي، يظل الغز ي يقول: “غد ا أفضل… والله معنا.” رغم القصف، والموت 

ر طاقة نفسية مستمرة،وهو ما تفتقر إليه أغلب النظريات  
 
                                                     الإيمان بالغيب والفرج الإلهي يوف
 
                              

 النفسية الغربية ذات الطابع المادي. 



15 
 

                                                          ثاني ا: مقومات النموذج الإسلامي المستلهم من التجربة الغزية:

ل ما نسميه: يمكن تلخيص هذه 
 
            المقومات في خمسة أبعاد متكاملة تشك
 
                                  

 النفس ي للتعامل مع الأزمات” –“النموذج الإيماني

 . البعد العقدي )الإيماني(1

 تأسيس فهم توحيدي للإنسان والابتلاء والقدر. 

 استحضار مقاصد البلاء كفرصة للارتقاء لا للعقوبة فقط.

 بناء الثقة المطلقة بالعدل الإلهي والرحمة الإلهية. 

 الركيزة: “ما أصابك لم يكن ليخطئك.” 

 الأثر النفس ي: خفض القلق الوجودي والارتباك المعنوي.

 المعرفي – . البعد النفس ي 2

 (.Religious Cognitive Reframingتوظيف عمليات “إعادة التفسير الإيماني للحدث” ) 

 تحويل الصدمة إلى معنى، والفقد إلى وعي، والخوف إلى توكل.

                                                 الركيزة: “عجب ا لأمر المؤمن، إن أمره كله له خير.”

 الأثر النفس ي: تعزيز المرونة والاتزان الانفعالي. 

 الًجتماعي– . البعد السلوكي3

 دمج الممارسات التعبدية في الروتين النفس ي )الذكر، الصلاة، العطاء(. 

 تعزيز التضامن المجتمعي كمصدر دعم نفس ي.

 الركيزة: “مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد.”

 الأثر: خفض العزلة، رفع الشعور بالانتماء والأمان.

 الروحي – . البعد العلاجي4

 تفعيل التقنيات النفسية في ضوء المفاهيم الشرعية )التوكل، الرضا، التسليم(. 

 (.Emotional Regulationتوظيف الذكر والتلاوة والدعاء كأدوات لتنظيم الانفعال )

 الركيزة: “ألا بذكر الله تطمئن القلوب.”

 الأثر: تخفيف اضطرابات القلق والاكتئاب ما بعد الصدمة. 



16 
 

 الوقائي –. البعد التربوي 5

 إدماج ثقافة الصمود الإيماني في التربية المدرسية والجامعية.

 تدريب الأخصائيين النفسيين على دمج البعد الروحي في برامج التدخل.

ب  
   الركيزة: “و اص 
                ”. 

 
 ب اللَّ

 
 إ لا

    ر  و م ا ص ب ر ك 
 
     

 
    

                  

 الأثر: إعداد جيل قادر على مواجهة الصدمات بمناعة نفسية وإيمانية عالية. 

ا: آليات تطبيق النموذج
 
                       ثالث
 
     

 إدخال مقررات جامعية بعنوان: -1

 “علم النفس الإسلامي للأزمات والصدمات” 

 تتناول مفاهيم: الابتلاء، الصبر، التوكل، المعنى، الأمل الروحي.

 تدريب الأخصائيين النفسيين على مهارات “العلاج بالمعنى الإيماني” -2

 من خلال دمج النصوص القرآنية والحديثية في مراحل العلاج.

 روحي” في المستشفيات ومراكز الإغاثة–إنشاء وحدات “دعم نفس ي-3

 تجمع بين الأطباء النفسيين والدعاة الواعين بعلم النفس.

 تشجيع البحوث التطبيقية في الجامعات العربية والإسلامية -4

 لاستكشاف أثر التدين المنظم في الوقاية من اضطرابات ما بعد الحرب. 

 نشر قصص الصمود الإيماني في غزة  -5

 لتكون مواد تدريبية وتربوية في برامج إعداد الأخصائيين والمرشدين. 

،، 
 
    ختاما
 
      

 إن التجربة الغزية لا تمثل فقط شهادة على معاناة شعب، بل هي إلهام حضاري ونفس ي 

                                                                      ي عيد تعريف العلاقة بين الإيمان والعلاج النفس ي في سياقات الألم الإنساني. 

 وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين  

 والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته  


